CULTURA AFRICANA E VANGELO IN NIGERIA
con riferimento speciale a Igboland

di
Mons Hilary Paul Odili Okeke
Vescovo di Nnewi, Nigeria

1. Ringraziamento

E proprio per un capriccio della fortuna che sono qui? E uno degli inspiegabili avvenimenti del caso
I’aver incontrato il Prof Ettore Malnati nel maggio 2006 alla Facolta di Teologia di Lugano? A mio
awviso, le serie di coincidenze che hanno reso possibile la mia presenza tra voi oggi sono atti della
provvidenza divina. Per noi Africani, niente accade per caso. Diciamo da noi che Dio sa perfino
dell’inciampare di una persona. Ringrazio quindi Dio, il quale, nella sua saggia provvidenza ha
pianificato questo incontro. Vorrei esprimere la mia gratitudine al Professore Ettore Malnati per
avermi invitato e per aver reso possibile questa mia visita. Vengo da un paese lontano per
condividere con voi le mie esperienze di Africano e di Cristiano. Il mio non e un semplice esercizio
accademico. E la vita che io e i miei altri fratelli e sorelle africani viviamo, la sfida di vivere il
Vangelo nell’ambiente culturale africano.

2.  Note preliminari sulla cultura Africana

Posso cominciare con una parola sull’Africa. Dovrei dire che I’Africa non e un villaggio o un
distretto. E un continente che abbraccia popoli di origini razziali ed etniche diverse, compresi gli
Arabi al Nord, i Bantu al Centro e gli immigranti popoli Asiatici e Caucasici al Sud. Questo
mosaico di popoli ha un’accozzaglia di culture, cio che rende difficile parlare di Cultura Africana.
Tuttavia, la solita tentazione alla semplificazione, ci consente di applicare alla stupefacente diversita
di modi vivendi che si constata in Africa, I’etichetta “Cultura Africana”. Ciononostante, ci sono
elementi culturali comuni ben diffusi che caratterizzano I’intera Africa nera. In questa relazione
focalizzero i fari sulla Nigeria, il piu popoloso dei paesi Africani. Mettero in evidenza soprattutto il
popolo Igbo del Sud-Est della Nigeria, al quale appartengo. Prima di soffermarmi sull’argomento
che costituisce il punto focale della mia relazione, credo che sia necessario dare una breve rassegna
della storia della Nigeria.

3. La Nigeria: una breve storia socio-politica

Prima del periodo coloniale, nel territorio che racchiude la Nigeria moderna, parecchi gruppi etnici
con identita culturale e tradizionale distinti, esistevano come nazioni indipendenti con il loro auto-
governo e la loro organizzazione socio-politica. Alcune queste avevano territorio molto esteso. Ad
esempio, nel Sud-Ovest, I’impero di Yoruba fondato nel 1400 ca. si estendeva fino al moderno stato
del Togo e nel Centro-Sud, gia nei secoli 15™ e 16™ I’impero del Benin aveva un suo esercito
efficiente e un’elaborata corte cerimoniale. Questi gruppi etnici sono stati amalgamati dai
colonizzatori inglesi nel 1914; il prodotto dell’amalgama viene chiamato Nigeria.

L’attuale Nigeria nell’Africa dell’Ovest ha una popolazione di circa 140 milioni di abitanti. E
sottodivisa in 36 stati federali e un Territorio della Capitale Federale di Abuja. La Nigeria conta

1



circa 250 etnie con qualche affinita negli ambiti della cultura, dell’organizzazione e dell’identita. |
gruppi etnici di maggioranza sono Yoruba, Hausa-Fulani, Igbo, Efik, Ibibio, Tiv, ldoma ecc.
Potremmo designare questi gruppi etnici come le tribu senza pero volere degenerare nei pregiudizi
etnografici associati al termine tribu. Fino a questi tempi moderni, un nigeriano si identifica
innanzitutto con la sua tribu.

Le incessanti difficolta socio-politiche che contrassegnano la Nigeria di oggi sono dovute in gran
parte al suddetto ‘“matrimonio forzato’ delle tribu diverse. Tanto che oggi si sente parlare piu spesso
delle violenze settarie in Nigeria. La prima implicazione visibile di questa situazione sono i
massacri nella guerra civile di 30 mesi (La Guerra Nigeria-Biafra), con I’indicibile costo sulle vite
umane e suell risorse naturali. L’Igbo € uno dei gruppi etnici che compongono la Nigeria. Come
detto sopra, appartengo a questo gruppo etnico. Mi piacerebbe quindi limitare la mia relazione
all’esperienza cristiana in Igboland: gli antecedenti preparatori; le sfide e punti di conflitti.
Consideriamo dunque I’eredita culturale degli Igbo prima dell’arrivo dei missionari cristiani.

4. Praeparatio Evangelica: I'eredita culturale degli Igbo prima dell’arrivo
del Cristianesimo

La cultura Africana é considerata come praeparatio evangelica. Questo non significa che tutto cio
che appartiene alla cultura Africana sia conforme agli ideali cristiani, bensi che nella cultura
Africana il Cristianesimo trova elementi solidi che promuove in un certo modo la fede cristiana. E
chiaro che alcuni elementi nella cultura africana non rientrano nei valori cristiani, si puo dire che la
cultura Africana e fondamentalmente aperta al Cristianesimo. Cio significa che esiste una certa
affinita tra la cultura Africana e il Vangelo. Alcuni elementi positivi nella cultura Africana sono
stati individuati.

La Nigeria, come qualsiasi paese africano, aveva gia una eredita culturale ricca prima del contatto
con i missionari cristiani. Fra gli Igbo della Nigeria, sono annoverati questi valori culturali: senso
del sacro e alta religiosita; comunione tra i vivi e i morti (culto degli antenati); ospitalita; senso di
fraternita e carita; importanza della famiglia e dello spirito comunitario; riconciliazione e perdono;
senso di giustizia e verita ecc[1]. Lo scopo della presente relazione non ci permetterebbe di dare una
dettagliata analisi di questi valori culturali, i quali, possiamo dire hanno preparato la mente e il
cuore degli Igbo ad abbracciare il cristianesimo. Possiamo, in ogni caso, spendere qualche parola su
ciascuno di loro.

4.1 Senso del Sacro ed alta Religiosita

Il primo elemento culturale che si potrebbe considerare quale praeparatio evangelica € il senso del
sacro e I’alta religiosita. Gli Igbo sono fondamentalmente religiosi. Come gli Atenesi, sono
scrupolosi per quanto riguarda la religione (Cf.Acts 17:22-23). Questo senso di religione riguarda
I’Africa in generale. Il Prof. Chukwudum B. Okolo scrive: “La religione € il principio che domina
la sua vita e pone il tono definitivo alla sua relazione con la natura e con altri esseri umani. Il
triangolo Dio, natura e uomo € inscindibile perché questi esseri supremi formano una sola realta. La
religione non é quindi qualcosa di estraneo all’ Africano un ‘qualcosa oltre’ alla sua esperienza” [2]

Continua: “Si puo facilmente fare la medesima confessione della serieta religiosa nei confronti della
vita di un Igbo tradizionale”[3]. Questa affermazione ¢ in linea con cio che il vescovo Joseph

2



Shanahan aveva scoperto gia prima: “che un uomo ordinario Igbo, in modo ammirabile, & plasmato
dall’ambiente e dalla formazione per una spiegazione della vita in termini dello Spirito invece di
quelli della carne”[4]. Per0 “nonostante la trascendenza religiosa, la religione tradizionale é
naturale, radicata nell’ethos e nel sistema di credenza dello stesso popolo Igbo. Di conseguenza, i
suoi valori culturali sono naturalmente un miscuglio di bene e di male, in maggior parte visto dal
punto di vista della fede.”[5]

L’ Igbo crede nell’Essere Supremo chiamato Chukwu (un’abbreviazione di Chi-ukwu, il Grande
Spirito); Chineke (lo Spirito che crea), e Osebruwa (il Signore che regge il mondo)[6]. In
quest’ottica gli Igbo percepiscono Dio come lo Spirito Supremo, il Creatore di tutte le cose.
Nessuno gli & uguale in potenza. E onnisciente. E buono e misericordioso e non reca danno a
nessuno. Manda la pioggia e specialmente da i figli. Da lui tutti ricevono il loro Chi (dio)
personale..[7]

A parte Chi-ukwu, I’lIgbo crede negli altri dei che sono spiriti inferiori creati da Chukwu i quali sono
piu vicini all’uomo e per il tramite dei quali I’'uomo offre culto a Lui.[8] Questi spiriti, secondo la
concezione degli Igbo, sono insiti in realta naturali le quali vengono piu spesso personificate, tra cui
la terra, i fiumi, le colline, i campi, il lampo ecc. Alla maggior parte di questi spiriti, ad esempio, la
terra (Ani) vengono offerti culto e sacrifici. Per I’Igbo, questi spiriti sono visibili e dotati dei poteri
straordinari sia per il bene sia per il male e assieme agli antenati fungono da mediatori tra Dio e
I’uomo.

L’Igbo offre culto e preghiera a questi dei attraverso i sacrifici. Questi dei derivano il loro essere, il
loro potere e la loro divinita dall’Essere Supremo, altrimenti non sono nulla[9] A proposito di questi
dei, Francis Cardinal Arinze scrive: “Le divinita minori, gli antenati, e tutti gli spiriti benevoli verso
I’uomo, rispondono ai vari settori della vita umana, sostenendo la vita, moltiplicando le nascite,
ristorando la salute, dando le piogge e abbondante raccolta, proteggono cioé I’uomo e provvedono
alle necessita importanti della vita. Infatti, I’uomo deve riconoscere la bonta di Dio nei confronti
dell’umanita per mezzo del culto religioso rendendo omaggio a lui, agli dei e agli antenati. Cio
viene fatto per mezzo di preghiere, offerte e sacrifici. Egli altrettanto chiede perdono a e
riconciliazione con Dio per i suoi errori”[10].

Questo grande senso del sacro che caratterizza gli Igbo si evidenzia nell’esistenza dei luoghi sacri
nei quali non & permesso a tutti di inoltrarsi. Ad esempio, la foresta sacra (ajo ofia), luoghi sacri
degli dei (okwu alusi): questi sono dimora degli spiriti. Alcune persone sono consacrate a questi dei.
Sono chiamati Osu (gli esclusi). Si possono sposare solo tra di loro. Sono isolati e discriminati.
Alcune altre persone si consacrano agli dei per mettersi al riparo dell’ingiustizia da parte della
gente. Nei luoghi consacrati agli dei non &€ permesso a tutti di andare a coltivare. Solo il sommo
sacerdote (eze mmuo) vi puo offrire culto e sacrifici. Si reca li per compiere alcuni riti, per offrire
sacrifici a favore della gente, come mezzo di mediazione tra gli dei e I’'uomo. Egli prega anche per
la pace, chiedendo perdono per una offesa comune commessa dalla gente contro gli dei e gli
antenati..

Si puo dire che nella cultura religiosa degli Igbo domina, in certo senso, la paura, poiché si crede
che la malattia e la morte, la sfortuna, le catastrofe naturali per esempio i temporali distruttivi, tuoni
e lampi, epidemia, siccita, tutto sono segno dell’ira degli dei o degli antenati. Percio, si fa sempre
ricorso da un divino all’altro, da un dio all’altro verosimilmente piu potente per liberare I’uomo
dalle catene della collera e vendetta degli dei, degli spiriti oppure antenati. Inoltre, “la necessita di
propiziare le potenze che operano fuori delle sfere sotto il controllo umano é una caratteristica

3



dominante della vita degli Igbo. Si ricorre ai sacrifici per propiziare questi spiriti. Il motore
trainante é la paura.”[11]

4.2 Comunione tra i Vivi e i Morti (Credenza negli Antenati)

L’Igbo crede nella vita dopo la morte. Questo € fondamentalmente espresso nel culto degli antenati
il quale si appoggia sulla concezione che la vita non subisce una estinzione totale alla morte. Per
cui, gli Igbo sono costantemente in comunione e in comunicazione con i parenti morti, tenendo
presente che anche dopo la morte hanno il potere di influenzare, di assistere o di tormentare i
familiari vivi. Questo dipende molto da come si sono svolti i loro funerali. Si crede che I’anima di
un morto(mkpulu-obi or mmuo) continui a girare finché viene accolta nella compagnia beata degli
antenati a condizione che i familiari viventi compiano le complete cerimonie funebri.

Gli antenati sono gli invisibili morti viventi. Formano parte della famiglia e vengono invitati per i
pasti familiari. Secondo Parrinder, non sono meramente né fantasmi né eroi deceduti, bensi quelli
che sono considerati per aver vissuto in maniera giusta e la loro presenza in mezzo al popolo é
percepita. Fanno la guardia alla famiglia e sono direttamente interessati a tutti gli affari della
medesima e alle sue proprieta. Accordano pure raccolte abbondanti e fertilita. [12].

Questa concezione del culto degli antenati fa nascere la credenza nella reincarnazione. Si crede che
possono rinascere persone e fanciulli che subiscono una morte ‘precoce’, oppure quelli nati in
famiglia che non e stata di loro gradimento. Cosicché quando c’é grande somiglianza tra un neonato
e un bambino gia morto, si crede fermamente che sia il bambino morto a reincarnarsi oppure uno
dei familiari. Questi reincarnati, in Igbo, vanno sotto il nome di Ogbanje.[13]

4.3 Importanza della Famiglia e dello Spirito Comunitario

Il senso della famiglia che caratterizza la cultura Africana é uno degli elementi positive tramite cui
la comprensione della fede cristiana € a portata di mano degli africani, specialmente agli Igbo.
Percio, I’Africa viene chiamato il continente della famiglia perché gli africani valorizzano tanto la
famiglia e le relazioni familiari. In Africa, manteniamo e coltiviamo la famiglia allargata: un
labirinto di relazioni incrociate di persone consanguinee e relazioni di affinita pit 0 meno estesa.
Sia la cultura Africana sia il messaggio cristiano valorizzano la famiglia. Per cui, il sinodo Africano
ha come tema: La Chiesa come Famiglia di Dio, un’idea che vorrebbe essere il filo rosso per
I’evangelizzazione in Africa [14]. La cultura Africana protegge la famiglia ed e anche aperta alla
vita, all’amore, alla solidarieta e all’assistenza mutua. A questo proposito, la cultura africana si
presenta naturalmente cristiana.

Gli Igbo hanno un grande senso della famiglia. La famiglia tradizionale ricopre i valori morali
essenziali, disciplina e coesione, perché la religione svolge un ruolo importante nella famiglia. |
genitori sono sempre consapevoli della loro leadership. La famiglia ¢ fondata sul principio
dell’amore. L’uomo ha sempre presente il suo ruolo di padre e capofamiglia[15]. La donna &
consapevole della sua posizione di madre. “Le mogli rispettano i loro mariti come capifamiglia
indiscutibili La legge tradizionale esige che le donne sposate mantengano la fedelta coniugale nei
confronti dei loro mariti. Di solito, le donne osservano alla lettera questa legge e qualsiasi tipo di
violazione di questa legge richiede riti riconciliatori severi con la madre terra (Ani) insieme alla
confessione pubblica della colpa”[16]



L allevamento e I’educazione dei figli sono fatti con sforzi collettivi di ambedue i genitori. Educano
i figli con gli esempi e li correggono quando sbagliano, perfino con colpi di frustra.[17]
Normalmente negli incontri sociali, i ragazzi e le ragazze rimangono separati con premura speciale
che ha come fine di proteggere le ragazze, aiutandole a rimanere vergini fino alla celebrazione
tradizionale del loro matrimonio.[18] I figli vengono educati nella vita di comunione e da bambini
imparano a badare ai loro fratelli. Imparano dai genitori a impegnarsi nel duro lavoro. Per le ragazze
una delle qualita richieste per quanto riguarda la loro preparazione al matrimonio € interessarsi
nell’arte di curare la casa. Cio le rende pronte a badare con efficacia alle loro case dopo il
matrimonio.

I membri della famiglia soprattutto i genitori, influenzano la scelta del/ della coniuge del loro figlio
o della loro figlia. Questo é per assicurare che il futuro sposo o la futura sposa abbia le qualita che
secondo la tradizione degli Igho sono considerate imprescindibili per la formazione una buona
famiglia. Inoltre, si crede che i figli siano una benedizione da parte di Dio e recano gioia, felicita e
amore alla famiglia. Come risposta all’amore con cui sono coperti da tutti i membri della famiglia, i
figli dimostrano un gran senso di rispetto verso i genitori e verso gli altri anziani. Qualsiasi anziano
viene considerato dai bambini come i propri genitori. | bambini obbediscono loro, ascoltano i loro
consigli e le loro parole di saggezza.

4.4 Senso di Ospitalita e di Carita

L’ospitalita € un aspetto culturale considerato quasi connaturale agli Africani. Gregory Olikenyi
afferma che “é uno degli aspetti dell’antica cultura Africana che resta tuttora intatto e diffusamente
praticato dalla maggior parte degli Africani, malgrado le recenti forze esterne o anche la pressione
interna”[19]. Il senso di ospitalita € uno dei valori molto apprezzati dagli Igbo. Il visitatore €
sempre sacro e rappresenta la visita degli dei. Trattare un visitatore con disprezzo e un’offesa contro
gli dei, i quali faranno vendetta con ira contro la persona che ha commesso I’offesa.

Di piu, gli Igbo hanno un senso di carita impregnato nella loro cultura. | ricchi sono quasi
‘obbligati’ ad aiutare i poveri. Questo si percepisce facilmente nell’assistenza sociale in cui i ricchi
aiutano volentieri allo sviluppo del villaggio e nel pagare la scolarita dei figli dei parenti piu poveri.

4.5 Senso di Moralita, di Riconciliazione e di Conversione

Un gran senso di moralita pervade anche la cultura degli Igbo. Certi atti sono tradizionalmente
proibiti tale: rubare i prodotti dei campi, ad esempio: Ji (igname); akpu (manioca); cocoyam (ede).
Nella maggior parte dei casi, la punizione per chi commette tale infamia & di essere escluso dal
villaggio per 7 anni, dopo di che, la persona deve compiere riti di purificazione per placare la madre
terra prima di essere riammesso in seno alla comunita.

Gli Igbo dimostrano un gran senso di unita, di riconciliazione e di conversione. Spesso si ricorre al
giuramento tradizionale per arrivare a questo. Chiunque commette atti abominevoli deve purificarsi
e riconciliarsi con la dea Madre terra (Ani). Si compiono riti di purificazione. Se perd chi ha
commesso I’atto in questione cerca di scolparsi o negare il suo reato, si vede sottomesso al
giuramento. La paura delle conseguenze del giuramento spesso conduce il/la colpevole ad
ammettere il suo reato, dice quindi la verita, compie i riti richiesti e cosi viene riammesso nella
comunita. Altrimenti, egli ne viene escluso. Deve vivere nella solitudine. Nessuno va da lui e lui



non va da nessuno. Non puo comprare da o0 vendere a nessuno e viceversa. Passa la sua vita tutto
solo. Questa e veramente la piu grande punizione che si puo dare ad un Igbo.

Con queste strutture culturali, le attivita missionarie in Nigeria, soprattutto tra gli Igbo hanno avuto
grande successo, perché questi aspetti della cultura tradizionale si rifanno ad un aspetto del
messaggio cristiano o ad altro.

5. Cristianesimo in Nigeria con Riferimento particolare a Igboland.

5.1 Breve Storia dell’Evangelizzazione della Nigeria

Gia nel 15mo secolo, i missionari portoghesi, in compagnia dei mercanti portoghesi hanno portato il
cristianesimo nella costa occidentale dell’ Africa, precisamente nell’area della delta di Niger e il
Regno del Benin. La Chiesa non poteva radicarsi perché la gente era attaccata alla sua religione
tradizionale e a suoi valori culturali. 1l Bianco era percepito come qualcuno che & venuto con
I’intenzione di distruggere le fondamenta della societa tradizionale. Questa percezione, in diversi
luoghi genero I’ostilita contro i missionari.

Grazie ad altri tentativi dei missionari della SMA (Societa delle Missioni Africane) a Lagos e dei
missionari della Congregazione dello Spirito Santo (Gli Spiritani, CSSp) nell’Est, con Onitsha che
fungeva da trampolino, la Chiesa cattolica € stata impiantata in Nigeria. Da Lagos e Onitsha, i
missionari cattolici sono giunti nelle altre parti del Sud della Nigeria. Nel 1907, la SMA apri la
Missione Cattolica al Nord della Nigeria con Shendam che fungeva da trampolino. Gli altri
missionari cristiani si sono associati piu tardi a questi primi due. Oggi, circa il 48% dei Nigeriani
sono Cristiani mentre circa il 44% sono musulmani. Circa 1’8% praticano tuttora la religione
tradizionale.

5.2 Incontro tra il Cristianesimo e la Cultura Igbo

Abbiamo indicato gia sopra (cf 4.1) che la religione é la matrice di tutti i settori della vita nella
societa tradizionale degli Igbo. Gli Igbo marcati da questa altissima religiosita, all’inizio hanno
percepito i tentativi dei missionari cristiani come un’imposizione di una religione straniera sul
popolo Igbo, cio che ha provocato immediatamente una forte resistenza. Il vincitore del Premio
Nobel Prof. Chinua Achebe descrive vivamente questa tensione e questo conflitto nei primi tempi
dell’evangelizzazione cristiana nel suo famoso romanzo Things Fall Apart. Pero la sete di
conoscenza degli Igbo, la loro elasticita e la loro natura molto avventurosa, hanno facilitato
I’accettazione dei missionari nella societa Igbo, poiché i missionari hanno adottato la strategia di
costruzione delle scuole. L’insegnamento della religione e la fede cristiana viene trasmessa
attraverso le scuole dei missionari.

Non molto tempo dopo, la percezione positiva che ha marcato la vita e il comportamento dei primi
allievi sotto la tutela dei missionari ha aperto la ricezione del Vangelo in maniera piu diffusa.
Tuttavia, restando un po’ sospettosi di cio che la religione dell’uomo bianco avrebbe potuto recare
alla societa tradizionale, vengono dati ai missionari per la costruzione delle chiese i terreni lontani
dal cuore del villaggio e le foreste sacre[20]. Oggi I’ubicazione della maggior parte delle chiese
antiche é riconducibile a questa prassi.



Poiché i missionari hanno continuato a dimostrare fermezza negli sforzi di predicare il vangelo di
Cristo e poiché sono sopravvissuti a cio che la gente pensava, vale a dire, ai massacri impietosi
degli spiriti che abitano le foreste sacre, che sarebbero scatenati, quando avrebbero cominciato a
sgomberare le foreste e a costruirci le scuole e le chiese, gli Igbo sono stati molto piu attratti dal
fenomeno del cristianesimo. Hanno quindi cominciato a credere che il Dio predicato dall’uomo
bianco deve essere piu forte e percio deve assicurare piu protezione e benessere ai suoi adoratori.

Inoltre, gli Igbo hanno scoperto che la maggior parte di cio che insegnavano i missionari cristiani:
amore del prossimo, comunione e fraternita, rispetto per luoghi sacri ecc, trovano riscontri in cio
che gia esisteva nella loro societa tradizionale. Abbracciare il cristianesimo diventa cosi una cosa
facile.

Tutti gli aspetti della cultura tradizionale degli Igbo soprammenzionati hanno contribuito in un
modo o nell’altro alla ricezione en masse e all’aderenza al cristianesimo che si verificano tra gli
Igbo della Nigeria. Oggi, la maggior percentuale dei cristiani in Nigeria sono Igbo e la Chiesa in
Igboland e cosi dinamica e fervente che ha potuto produrre eminenti cristiani, tra gli altri il Beato
Cyprian Iwene Tansi (Beatificato 22 marzo 1998 dal papa Giovanni Paolo Il) e Francis Cardinal
Arinze, il presente Prefetto della Congregazione per Culto Divino e la Disciplina dei Sacramenti.

6. Cristianesimo in Igboland: Sfide, Conflitti, Liti

Nonostante questa indiscutibile e chiara penetrazione del Cristianesimo nel cuore del popolo Igbo,
alcuni problemi che si radicano nella tradizione e nella cultura degli Igbo costituiscono fino ad oggi
serie sfide ai Cristiani dell’etnia Igbo. Grandi sforzi sono stati fatti, soprattutto dopo il Vaticano Il
per studiare, comprendere e proporre soluzioni a queste sfide. Poiché la cultura € vita e a fortori
parte integrante della costituzione psicologica d’un popolo, il tentativo di chiarire gli aspetti della
cultura che non rientrano nei valori cristiani oppure di correggere le aberrazioni che lungo gli anni
si sono manfestate in cio doveva essere sane manifestazioni e pratiche socio-culturali, non é stato
del tutto un impegno facile. Vorrei indicare qui alcune di queste credenze, manifestazioni e pratiche
culturali che finora costituiscono, tra gli Igbo, grandi sfide alla fede cristiana e alla morale.

6.1 Idolatria

Abbiamo gia sottolineato che nella societa Igbo come in tante altre societa africane, la religione
tradizionale ¢ il fulcro attorno al quale ruotano tutti gli aspetti della cultura. Tutti gli aspetti della
cultura trovano spiegazioni o origini da una credenza religiosa. Il primo problema ¢ la posizione di
Dio nella religione tradizionale degli Igbo. Nella Religione tradizionale degli Igbo, I’Essere
Supremo e considerato quasi come un Deus otiosus. Egli non interferisce direttamente nel mondo e
negli affari umani. E compito degli dei minori e delle altre divinita. Il Cristianesimo, invece,
afferma che Dio e il creatore e direttore della storia umana. L’intervento di Dio nel mondo piu
evidente e I’incarnazione di Gesu. Il cristianesimo e dunque fondato sul Dio che entra nella storia
umana dirigendola verso il suo giusto fine.

La cultura Igbo considera I’Essere Supremo come un essere lontano, il quale si relaziona con
I’'uomo per il tramite degli dei minori. Solo attraverso questi dei é attivo e coinvolto negli affari
umani. Benché sia invocato nella preghiera, i sacrifici a lui passano attraverso gli dei. Qui sta il gran
rischio di idolatria. La sfida € come un cristiano Igbo pud mantenere la purezza della sua fede

7



cristiana. A dire il vero, tanti fanno grandi sforzi a questo proposito. Pero, per il fatto che il cristiano
vive nella societa in cui le persone sono molto legate I’una con le altre, la societa appunto in cui
I’Igbo trova il senso della vita, a volte diventa difficile per un cristiano mantenersi fermo nei valori
della sua fede. Abbiamo detto che la vita nella societa tradizionale gira attorno ad una divinita o
all’altra, la sfida e che il cristiano € spesso tentato di rivolgersi a queste divinita per trovare
soluzione ai suoi problemi. Il Cristianesimo crede nell’esistenza degli essere spirituali: angeli,
demoni, santi, perd questi non competono in alcun modo con Dio. La difficolta per un cristiano
Igbo & quindi come conciliare I’insegnamento del cristianesimo sulla inesistenza degli dei e la
credenza forte della sua societa tradizionale nell’esistenza, e nella potenza degli dei o idoli.

Nonostante il fatto che la maggior parte della popolazione Igbo si sia € convertita al cristianesimo,
la credenza nell’esistenza e nella potenza degli idoli di influenzare la vita umana sussiste. Per cui,
tanti cristiani, quando sono confrontati con le difficolta della vita, hanno la tentazione di tornare
indietro a questa credenza. Alcuni vanno persino dagli indovini e offrono sacrifici a questi idoli. A
volte, i cristiani sono obbligati, contro il giusto impulso della loro coscienza, a rinnegare la loro
fede, davanti alla pressione da parte dei familiari. Questi sono costretti soprattutto dalla presenza di
pochi membri della famiglia che praticano tuttora la religione tradizionale, e sorprendentemente da
alcuni cristiani di poca fede a compiere gesti o riti contrari ai valori cristiani. Spesso i cristiani sono
confrontati con una scelta dura: scegliere di compiere i gesti o riti molto legati alla religione
tradizionale e al culto degli idoli o rimanere esclusi dalla famiglia e dalla societa. Nella maggior
parte dei casi, alcuni cristiani scelgono la prima, per ragioni semplici: I’importanza sociologica di
sentirsi appartenenti pienamente alla societa tradizionale.

6.2 Conferimento dei Titoli Tradizionali : Ozo

Nel contesto sociale africano, il conferimento dei titoli tradizionali e simbolo di onore, di onesta, di
giustizia e di apertura. Fra gli Igbo, il titolo tradizionale Ozo € molto comune e un’istituzione
tradizionale ben radicata, con conseguenze molto significative. Chiunque riceve questo titolo
diventa a fortori, un custode di verita, di giustizia e di imparzialita. Pero in certe comunita, alcune
persone cercano di traviare la gente da questo obiettivo. Hanno la tendenza a collegare il
conferimento del titolo ad un idolo o all’altro, facendolo apparire sotto la prospettiva della religione
tradizionale. Oggi la Chiesa lotta molto per dissociare il titolo dalla religione tradizionale per poter
permettere ai cristiani di ricevere il titolo senza scrupoli di coscienza. A proposito Francis Cardinal
Arinze scrive: “La maggior parte dei titoli tradizionali sono puramente istituzioni sociali e
economiche. Non sono in sé religiose” [21]. L’istruzione concernente il conferimento dei titoli data
dallo stesso Francis Cardinal Arinze, I’emerito Arcivescovo di Onitsha, regge fino ad oggi e resta
come punto di riferimento per tutte le discussioni a questo riguardo. L’istruzione ammette la
possibilita che i cristiani ricevano titoli tradizionali, a condizione che, dopo aver studiato bene la
situazione, il conferimento sia slegato da tutti gli elementi che hanno a che fare con il culto agli
idoli o alle credenze superstiziose, e che I’accordo scritto che venga firmato dai detentori dei titoli
tradizionali e dalla comunita cristiana. Cosi il titolo rimarra un affare sociale e non religioso.

Ogoi i cristiani si sforzano di osservare alla lettera queste istruzioni. Vale a dire che i cristiani che
prendono parte alla cerimonia del conferimento dei titoli non devono dimenticare i principi e gli
ideali cristiani. Solo cosi che la Chiesa puo garantire che non ci siano pratiche o credenze
superstiziose associate alla cerimonia[22]. Alcune diocesi hanno costituito i comitati per trattare
I’accordo con ogni gruppo dei titolati e monitorare il conferimento dei titoli affinché I’accordo sia
mantenuto.



6.3 Simbolo Religioso Tradizionale di Autorita (Ofo)

Questa é un’istituzione comune fra gli Igbo. Come il conferimento del titolo citato prima, I’Ofo € un
simbolo di autoritd, onesta e veritd. E inoltre uno strumento di culto. Chiunque detiene questo
simbolo deve essere la quintessenza di giustizia e ogniqualvolta che fa una dichiarazione alzando
I’Ofo, non sono ammesse altre discussioni a proposito. Il detentore di Ofo deve vivere
meticolosamente secondo le norme di moralita. Deve essere giusto e onesto. Sta sempre dalla parte
della verita e di cio che é corretto. Si astiene da tutto cio che tradizionalmente costituisce una
malizia.[23] Di piu, Ofo e un simbolo dotato della potenza di recare benedizione o maledizione[24].

Di solito, ogni capofamiglia tradizionale o capo del clan ha un suo Ofo, che rappresenta il suo
simbolo di autorita. Generalmente, ¢ il piu anziano della famiglia o del clan a conservare I’Ofo.
Ancora qui, I’Ofo ha un legame stretto con la religione tradizionale e viene cosi associato ai riti
tradizionali. 1l problema sorge quando il piu anziano della famiglia € un cristiano. Poiché I’Ofo e
generalmente associato ai riti tradizionali, i cristiani sono sconsigliati di conservarlo. | membri della
famiglia o del clan che sono ancora aderenti alla religione tradizionale possono conservare I’Ofo. Il
cristiano invece deve chiedere la Bibbia o il Crocifisso come suo simbolo di autorita nella famiglia.
Le famiglie o i clan che non hanno piu aderenti della religione tradizionale possono conservare
I’Ofo in una scatola che verra custodita in un museo pubblico. Ogni parrocchia é invitata a costruire
un museo nel quale vengono raccolti questi cimeli della religione tradizionale. Questi devono essere
ben documentati e preservati per eventuali studi.

6.4 Manifestazioni culturali: Le Mascherate (Mmanwu)

Le mascherate sono parte integrante dell’eredita culturale degli Igbo.Sia gli anziani sia i giovani
hanno un tipo di mascherate o I’altro. Le mascherate sono mezzi di divertimento per la popolazione
e per altre funzioni sociali come accompagnare i gruppi ai funerali. Erano anche un mezzo per
stabilire la giustizia sociale e la verita. Nel clan dove c’erano persone cattive temute dalla societa, le
mascherate fanno una ‘visita’ di notte per rivelare alla popolazione le loro cattiverie e anche per
punirle adeguatamente. Le mascherate non badano alla posizione sociale delle persone e non sono
parziali. Sia i ricchi sia i poveri, sia gli anziani sia i giovani vanno sotto gli occhi d’aquila delle
mascherate, e nel caso in cui uno commetta un’offesa viene esposto e punito. Le mascherate sono
percepite come spiriti e nessuno osa sfidarle, poiché, si crede, solo gli spiriti hanno il potere di
punire i cattivi. Cosi la giustizia sociale e I’equilibrio sono mantenuti per mezzo delle mascherate
nella societa tradizionale Igbo.

In alcune zone di Igboland c’é una specie di mascherate chiamata Ozoebune che fa parte della loro
tradizione. Queste mascherate una volta avevano ruoli preminenti nella societa tradizionale.
Fungevano da custodi della tradizione e della sicurezza. L’intera comunita e coinvolta nel culto di
queste mascherate, pero gli uomini devono passare attraverso riti speciali di iniziazione. Le donne e
le ragazze hanno il compito di scopare la piazza dove le mascherate si manifestano. Esse cantano e
danzano dietro le mascherate.

Oggigiorno ci sono incessanti conflitti tra i fedeli cristiani e i membri del culto delle mascherate,
cosicché alcune diocesi della nostra zona, inclusa la mia, hanno costituito comitati per studiare il
fenomeno di Ozoebune. Il risultato di questi studi punta sul fatto che ci sono ancora alcune pratiche
pagane e feticce associate a queste mascherate. Si & anche scoperto che quelli che aderiscono ancora
alla religione tradizionale usano queste mascherate per opprimere i cristiani e anche per ingannare

9



la gente. La chiesa ha il compito di risolvere queste domande attenendosi ai principi cristiani affiché
le mascherate possano ritenere i loro valori culturali.

6.5 Giuramento (Iriu Iyi)

Il giuramento € uno dei mezzi adottati nella societa tradizionale Igbo per risolvere contese e litigi tra
i membri della comunita. Di solito, per giurare, la gente ricorre agli idoli o ai juju. Anche i cristiani
sono costretti a giurare in certe circostanze. Pero un cristiano, per dimostrare la sua innocenza che
sia accetta a tutti, e sovente tentato di giurare con gli idoli. La concezione generale € che giuramenti
fatti a nome degli idoli o juju sono piu efficaci. Per cui, nella societa tradizionale, persone che
giurano ricorrono agli dei ritenuti pit potenti i quali possono dare una giustizia immediata. Secondo
la concezione, solo questi potenti dei possono infliggere punizioni impietose nel caso in cui uno
commetta spergiuro usando i loro nomi. | cattolici credono, pero, che i giuramenti fatti a nome degli
dei sono un mezzo sbagliato per risolvere i problemi. La sfida e: come un cristiano puo dimostrare
la sua innocenza quando e sotto accusa? | cattolici sono invitati a adoperare la Bibbia o il Crocifisso
quando é estremamente necessario di giurare. La necessita estrema qui si riferisce alla situazione in
cui la lite é tra un cattolico e un pagano e quando il pagano ritiene che I’'unico modo per risolvere il
problema avvenga tramite giuramento. Allora, il cattolico pud giurare con la Bibbia o il Crocifisso
davanti ad un sacerdote cattolico.

6.6 Alleanza Rituale (Igba Ndu)

L’Alleanza rituale (Igba Ndu) é una specie di giuramento. L’alleanza e un’accordo che strettamente
lega i contraenti. Si adopera sovente nell’ambito della cultura Africana, e nella maggior parte dei
casi viene fatta ricorrendo agli idoli. Come abbiamo sottolineato per quanto riguarda il giuramento,
I’alleanza & possible per un cattolico solo se viene celebrata secondo i riti cristiani e davanti ad un
sacerdote cattolico. Pero, i cristiani sono consapevoli del fatto che sono uniti intimamente
nell’alleanza conclusa con il sangue di Cristo, la nuova ed eterna alleanza, rinnovata sempre nelle
celebrazioni eucaristiche. Per cui, € vietato ai cristiani entrare in qualsiasi tipo di alleanza con il
sangue o con gli idoli o con i riti feticci. | cristiani sono esortati a cercare altri mezzi per ristabilire
le relazioni interpersonali distrutte. E I’'unico modo é di rifarsi all’amore incondizionato insegnatoci
da Gesu Cristo. Le parti in litigio quindi devono cercare la riconcliazione perdonando le une alle
altre e amandosi piuttosto che legare se stessi e le discendenze future in un’alleanza rituale.

6.7 Sistema di Casta (Osu)

Il sistema di casta chiamato Osu é un’istituzione della religione tradizionale tramite cui uomini e
donne si consacrano o sono consacrati agli dei. Quelli cosi consacrati diventano gli Osu del dio in
questione. Questa consacrazione & pero ereditaria, nel senso che si passa attraverso le generazioni.
Lo stigma di Osu merita a qualcuno I’esclusione, la discriminazione in seno alla comunita. Gli Osu
non possono partecipare alle attivita o alle funzioni della comunita. Non possono sposarsi con gli
altri. Non possono neanche vendere agli altri né comprare da loro. 1l Prof. Chinua Achebe nel suo
romanzo Things Fall Apart, descrive cio che era I’atteggiamento dei primi cristiani fra gli Igbo,
quando i missionari accoglievano gli Osu e li facevano partecipare alla vita della comunita
ecclesiale. Lo dipinge come uno dei problemi che hanno recato spaccature in seno alla comunita
cristiana nascente fra gli Igbo [25]. L’insegnamento cristiano ritiene che tutti quanti battezzati in
Cristo, sono rivestiti di Cristo e sono diventati uno in Cristo. San Paolo lo afferma in modo chiaro
dicendo: “Quanti siete stati battezzati in Cristo, vi siete rivestiti di Cristo. Non c’e piu giudeo né

10



greco; non c’é piu schiavo né libero; non ¢’é pit uomo né donna, poiché tutti voi siete uno in Cristo
Gesu”(Gal.3:27-29). Oggi, il problema di Osu non presenta pitu confronti, discriminazioni e
alienazioni aperti e diretti tra i cristiani. Purtroppo, pero, come sporcizia nascosta sotto tappeto, tanti
cristiani tengono conto dello stigma, soprattutto quando si tratta del matrimonio. Evidentemente, il
sistema di casta Osu e contro la fede cristiana. La chiesa in Igboland si sforza di cancellare lo
stigma e di impregnare nella mentalita e nella coscienza dei cristiani la convinzione che Gesu Cristo
per mezzo della sua morte sulla croce ha buttato giu il muro di separazione tra le genti, tra i popoli,
annullando con il suo sangue ogni forma di discriminazione (Cf. Eph. 2:14-18). Per raggiungere
questo obiettivo la Chiesa ha bisogno dei contributi di tutti i cattolici. Raccomanda vivamente che
quelli che continuano a rifarsi a questo sistema di casta Osu devono astenersi dal partecipare alla
Santa comunione del corpo e sangue di Cristo che rappresenta il vertice di koinonia tra Cristo e i
suoi fedeli e tra i fedeli stessi.

6.8 Matrimonio

Un altro punto di spicco in cui la cultura Igbo si trova a confronto con I’insegnamento cristiano € la
questione del matrimonio. La difficolta maggiore riguarda la percezione della validita del
matrimonio. Fra gli Igbo un uomo e una donna sono validamente sposati, quando sono compiuti i
due riti maggiori del matrimonio che sono: il pagamento della dote (ime ego nwanyi) e la
celebrazione propria del matrimonio tradizionale (igha nkwu nwanyi). Secondo la tradizione, un
uomo che ha celebrato tutte e due i riti puo lecitamente prendere sua moglie a casa sua e puo
considerarla sua moglie a tutti i diritti. L’insegnamento cristiano pero insiste che tali riti tradizionali
non rendano valido il matrimonio, finché non e ancora stato celebrato il matrimonio religioso (igha
akwukwo). Il rischio é che tante persone sposate tradizionalmente hanno la tentazione di coabitare e
di vivere come mariti e mogli prima del giorno del matrimonio religioso. Alcune volte questo puo
durare tanti anni. Certo, nella maggior parte dei casi, la ragione non € che questi non vogliono fare
il matrimonio religioso, anzi lo desiderano con cuore sincero, pero spesso c’e la carenza dei mezzi
finanziari per organizzare il matrimonio religioso, una situazione che si verifica soprattutto dopo i
costosi riti del matrimonio tradizionale.

Inoltre, c’e una differenza tra la concezione cristiana e la concezione tradizionale degli Igbo per
quanto riguarda il fine del matrimonio. Nella prospettiva tradizionale, il fine del matrimonio é di
solito quello di avere figli e cosi propagare il nome della propria famiglia. Un matrimonio senza
figli, di solito, genera un mucchio di problemi sia per i coniugi sia per le loro famiglie. Sovente,
persone che sono sposate tradizionalmente sono tentate di rimandare la celebrazione del matrimonio
religioso fino ad avere segni di gravidanza e la certezza che la moglie non € sterile.

Per cui, alcune coppie che hanno gia celebrato i riti tradizionali del matrimonio, aspettano fino a che
la donna concepisca prima di sigillare religiosamente il loro matrimonio. | cristiani sono
consapevoli che il matrimonio celebrato religiosamente € caratterizzato dall’unita e dall’
indissolubilita. Alcuni quindi non hanno paura di mettersi in situazione in cui devono lottare molto
per mantenere la purezza della loro fede e della loro coscienza.

Recentemente, pare che la gente abbia trovato la soluzione a questo problema fissando sia i riti
tradizionali sia il rito religioso lo stesso giorno. Su questo scrive Nathaniel Ndiokwere: “Oggi, nella
maggior parte di Igboland, il rito cattolico del matrimonio e quello tradizionale stanno diventando
uno, nel senso che ambedue i riti non sono piu considerati come realta completamente diverse I’una
dall’altra”[26]. Questa € una prassi lodevole la quale non soltanto diminuisce enormemente i costi
del matrimonio, ma anche risparmia alle coppie di dovere combattere molto con la loro coscienza
cristiana, se dovessero abitare insieme prima della celebrazione del matrimonio religioso.

Un altro problema ¢ la poligamia. Nella societa tradizionale africana la poligamia é tollerata per
diverse ragioni. In Igboland, oggi, non & pit un grande problema. E ormai la monogamia che viene
praticata. Per0, esiste ancora la tentazione alla poligamia, dovuta specialmente alla mancanza di

11



figli nel matrimonio e soprattutto alla mancanza di figli maschi. Fra gli Igbo i figli maschi sono piu
pregiati delle figlie femmine. La ragione culturale € semplice. Poiché la societa tradizionale Igbo é
partriarcale, sono i maschi a continuare la propagazione del nome della famiglia, mentre le
femmine, una volta sposate diventano membri di un’altra famiglia alla quale danno figli. C’é grande
pressione sulle coppie da parte dei familiari quando nel matrimonio non arrivano figli maschi. La
pressione e soprattutto sull’'uomo perche si prenda un’altra moglie che potra dare figli maschi. Oggi,
tanti cristiani resistono a questa pressione, ma alcuni cedono e cosi entrano nella poligamia.

Ci sono altre prassi adoperate per risolvere il problema della mancanza di figli o di figli maschi in
un matrimonio. Per esempio, c’e la prassi che consente alla donna di prendere un’ altra moglie per
suo marito. Qui non si tratta affatto del lesbismo. Secondo questa prassi culturale, la donna che si
rende conto della sua sterilita o della sua ‘incapacita’ di avere figli maschi[27], pu0, per compensare
suo marito e dimostrare il suo amore per lui, decidere di prendere un’altra moglie per suo marito,
pagando la sua dote e assumendo tutti i costi della celebrazione del matrimonio tradizionale. Questa
e simile a cio che Sarah, la moglie di Abramo ha fatto donandogli la sua serva Agar(Gen. 16:1-4).
L’insegnamento cristiano non accetta questa prassi perché evidentemente slega il consenso
matrimoniale dal compimento degli oblighi che ne provengono. E anche una forma di poligamia.
Dobbiamo dire che oggi in Igboland questa prassi & praticamente caduta in disuso, pero qui e la si
possono verificare ancora casi di questo genere.

Un’altra prassi legata al matrimonio che contraddice le norme cristiane del matrimonio é la
tradizione che permette ad una famiglia in cui non nascono figli maschi di riservare una delle figlie
perché possa, pur rimanendo nella casa paterna, generare ‘ufficialmente’ figli per la famiglia.
Questa tradizione si chiama iha nwanyi na elete. i Questa tradizione, in qualche modo, incoraggia la
prosmicuita sessuale e di piu, infrange la liberta fondamentale e i diritti della donna in questione.
Oggi anche questa prassi e praticamente caduta in disuso, pero alcuni cristiani affrontano ancora la
sfida di optare per questa soluzione nella ricerca di figli maschi.

In tutto, si riscontra nella societa tradizionale Africana la disuguaglianza tra i sessi, il disprezzo
delle donne e la discriminazione contro di esse. La Chiesa porta alla cultura sociale Africana il lieto
vangelo dell’uguaglianza tra i sessi basata sulla dignita dell’uomo e delle donna. Ambedue sono
stati creati uguali ad immagine di Dio. La Chiesa in Africa ha il compito di lottare contro qualsiasi
condizione sociale, atteggiamenti, costumi, riti e prassi tradizionali che compromettono la dignita
delle donne.

7. Note conclusive

La famiglia di Dio, la chiesa cattolica in Igbo ha presente altri modi in cui la fede cattolica viene
sfidata o la comunita ecclesiale si confronta con i costumi tradizionali. Questi sono, fra I’altro: le
festivita tradizionali; i giorni e le stagioni sacri; i riti funebri; gli animali sacri ecc. Ci sono studi
continui provocati da tali conflitti in vista di proteggere I’integrita della fede cristiana, senza pero
distruggere cio che e buono e lodevole nella cultura locale.

Ci sono tanti teologi africani di provenienza Igbo — sono cosi tanti da non poter essere nominati
individualmente — i quali lavorano senza sosta per proporre le maniere con cui la cultura Igbo puo
essere ben armonizzata con il cristianesimo. Salutiamo di cuore i loro sforzi e speriamo che col
passare degli anni, la Chiesa in Igboland sara adeguatamente armata con proposte teologiche e
prassi ecclesiastiche che favoriranno e approfondiranno la fede dei cristiani Igbo; promuoveranno
effettivamente i valori culturali Igbo che rispecchiano in un certo modo gli aspetti della fede
cristiana; creeranno piste di dialogo, di comprensione e di illuminazione in certe aree
soprammenzionate che hanno ancora bisogno di essere impregnate dai principi cristiani.

Le comunita cristiane formulano i programmi che aiutino a raggiungere il resto della popolazione
che tuttora aderisce alla religione tradizionale. Gesu Cristo continua a sfidarci di fronte alle
tradizioni e ai costumi che sono conformi alla fede cristiana. La comunita cristiana € sempre
esortata a vigilare perché nessuno si attenga alle credenze e alle prassi che, pur essendo tradizionali,

12



offendono la coscienza retta, la dignita umana e la moralita cristiana. L’incarnazione di Gesu
continua ad essere il paradigma dell’inculturazione, il prendere carne cioé del messaggio della vita
eterna fra vari popoli, nei vari tempi e circostanze. La dinamica interazione del messaggio della vita
eterna con le circostanze odierne della vita dei popoli rende rilevante questo messaggio a tutti i
popoli e ad ogni cultura.

Il nostro impegno € quello di far nascere fra il nostro popolo un cristianesimo che sia
autenticamente Africano e Igbo. Non é un compito facile. Dobbiamo intensificare il dialogo.
Dobbiamo trovare la giusta bilancia per potere effettuare un matrimonio del messaggio cristiano di
salvezza con la cultura del nostro popolo, senza in alcun modo diluire o distruggere la cultura. La
chiesa in Igboland crede fermamente che Gesu Cristo rimane per tutti i popoli, la Via, la Verita e la
Vita!

Mons Hilary Paul Odili Okeke

Vescovo di Nnewi, Nigeria

[1] Cf. also Denis Isizoh, (ed.), Christianity in dialogue with African Traditional Religion and Culture, Seminar Papers,
Vol. One, pp. 29-32

[2] Chukwudum B. Okolo, The African Church and Signs of Times: A Social-Political Analysis, Gaba Publications,
Kenya 1978, p. 2.

[3] Chukwudum B. Okolo, (ed.), The Igbo Church and Quest for God , Pacific College Press, Obosi 1985, p. 34.

[4] Cf. John P. Jordan, Bishop Shanahan of the Southern Nigeria, Elo Press Ltd, Dublin 1971, p.115.

[5] Chukwudum B. Okolo, ed., The Igbo Church and Quest for God, p. 34.

[6] Francis A. Arinze, Sacrifice In Ibo Religion, University Press, Ibadan 1970, p. 9.

[7] Cf. E.G. Parrinder, African Traditional Religion, 3" ed, Sheldon Press, London 1974, p. 10.

[8] Francis A. Arinze, Ibid.

[9] Cf. E.G. Parrinder, African Traditional Religion, p. 169.

[10] Francis A. Arinze, Sacrifice In Ibo Religion, pp. 45-55.

[11] G. T. Basden, Niger Ibos, Frank Cass and Co. Ltd, London 1966, p. 55.

[12] Cf. E.G. Parrinder, African Traditional Religion, p. 125.

[13] Francis A. Arinze, Sacrifice In Ibo Religion, , p. 17.

[14] John Paul 11, Ecclesia in Africa, no. 63.

[15] Cf. Francis A. Oborji, Towards a Christian Theology of African Religion: Issues of Interpretation and Mission,
Amecea Gaba Publications, Eldoret, Kenya 2005, p.111.

[16] Chukwudum B. Okolo, ed., The Igbo Church and Quest for God, p. 57.

[17] Cf. Stephen Ezeanya, The Church Speaks to Africa: Some Aspects of Christianity in Nigeria, The Diocesan
Catholic Secretariat, Enugu 1976, p. 12.

[18] Leith- Ross, African Women: A Study of the 1bo of Nigeria, Routledge and Kegan Paul Ltd, London,1956, p. 97.
[19] Gregory I. Olikenyi, African Hospitality : A model for the Communication of the Gospel in the African Cultural
Context, Steyler Verlag Nettetal 2001, p. 102

[20] Cf. Oliver A.. Onwubiko, African Thought, Religion and Culture, Snaap Press, Enugu 1991, pp. 123-124.

[21] Francis A. Arinze, “Christianity and Cultural Adaptation in Nigeria Il: Present and Future” (Given at Onitsha,
April 9, 1973), in Lambert Ejiofor (ed.), Africans and Christianity (collections of writings of Francis Cardinal Arinze,
Looking for Light Series, Book Four), Enugu 1990, 57.

[22] Francis A. Arinze, “Christianity and Cultural Adaptation in Nigeria I1”, p. 58.

[23] G. T. Basden, Niger Ibos, p. 138.

[24] Esempi di benedizioni o maledizioni che possono essere invocate su qualcuno appaiono in Nathaniel | Ndiokwere,
The African Church, Today and Tomorrow vol II: Inculturation in Practice, Snaap Press, Enugu 1994, pp. 58-59.

[25] Cf. Oliver A. Onwubiko, African Thought, Religion and Culture, pp.125-126

[26] Nathaniel I. Ndiokwere, The African Church Today and Tomorrow (Vol 1), p. 49.

[27] E una credenza tradizionale comune fra gli Igbo che sia la donna la causa della mancanza di figli maschi in un
coppia. Si dice che ella & incapace di dare figli maschi. La scienza, pero, ha dimostrato che i cromosoni Y che sono la
base per la formazione dei figli maschi appartengono solo all’'uomo. Nonostante questa scoperta scientifica, la
percezione della situazione non e cambiata finora nella mente di tante persone.

13



